JURNAL PENDIDIKAN NUSANTARA
P-ISSN:2502-4272

E-ISSN:3032-4009
Editorial Address: J1. Utama Rukoh, Kota Banda Aceh Provinsi Aceh

Received: 09 -11- 2025 | Accepted: 05-12-2025 Published: 06-02-2026

STUDI KOMPARATIF FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM TIGA TOKOH
DALAM PERANCANGAN KURIKULUM BERKARAKTER

Mahfudz Khudhori', Nasrullah Muhammad Anshar®*, Ahmad Nurkholis*
M.Fauzan Almursyidi‘, Siti Mahmudah Noorhayati’
1,2%% Mahasiswa Program Magister Pendidikan Agama Islam, IAD Probolinggo
%) Dosen Fakultas Tarbiyah, IAI Nasional Laa Roiba Bogor

Email Korseponden: uzumahfudzkhudhoti@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komparatif implementasi Filsafat Pendidikan
Islam (FPI) dari perspektif Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah dalam
perancangan kurikulum pendidikan yang berkarakter. Masalah utama yang diangkat adalah
bagaimana mensintesiskan pemikiran ketiga tokoh klasik tersebut guna menjawab tantangan
degradasi moral di era global. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan
(library research) dengan pendekatan kualitatif-komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Al-Ghazali menitikberatkan pada penyucian jiwa (fazkiyatun nafs), Ibnu Khaldun pada prinsip
bertahap (a/-tadarrw)) dan relevansi sosial, sedangkan Ibnul Qayyim menekankan penguatan
akidah dan adab sejak dini. Kesimpulan dari penelitian ini adalah bahwa integrasi ketiga
pemikiran tersebut menghasilkan kerangka kurikulum yang holistik, yang tidak hanya
mengutamakan aspek kognitif, tetapi juga membentuk spiritualitas dan karakter peserta didik
menuju insan kamil.

Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Kurikulum Berkarakter, Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, Ibnul

Qayyim al-Janziyyah.
Abstract

This study aims to comparatively analyze the implementation of Islamic Educational Philosophy
(FPI) from the perspectives of Al-Ghazali, Ibn Khaldun, and Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah in
designing a character-based education curriculum. The primary issue addressed is how to
synthesize the thoughts of these three classical scholars to meet the challenges of moral
degradation in the global era. The research method employed is library research with a
qualitative-comparative approach. The results indicate that Al-Ghazali focuses on soul
purification (tazkiyatun nafs) Ibn Khaldun on the principle of gradualism (al-tadarruj) and social
relevance, while Ibn al-Qayyim emphasizes the strengthening of faith (aqidah) and manners
(adab) from an early age. The conclusion of this research is that the integration of these three
perspectives provides a holistic curriculum framework that prioritizes not only cognitive aspects
but also shapes the spirituality and character of students toward becoming insan kamil.

Keywords: Isiamic Educational Philosoply, Character Curricnlum, Al-Ghazali, Ibn Kbhaldun, Ibn al-
Qayyim al-Jawziyyah.

PENDAHULUAN
Pendidikan sejatinya tidak hanya bertujuan mentransfer pengetahuan, tetapi juga
membentuk karakter dan kepribadian peserta didik secara holistik. Namun, dalam

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 11


mailto:uzumahfudzkhudhori@gmail.com

Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

praktiknya, pendidikan kontemporer di berbagai negara termasuk Indonesia
menghadapi krisis karakter, yang ditandai dengan penurunan nilai moral dan etika di
kalangan generasi muda (Syahroni & Sunardi, 2025). Penekanan yang berlebihan pada
aspek teknis dan akademik dalam pendidikan sering kali mengabaikan integrasi nilai-nilai
moral dan spiritual yang seharusnya menjadi fondasi utama pendidikan bermakna.
Kurikulum, sebagai komponen sentral dalam sistem pendidikan, dalam banyak kasus
kini bersifat teknokratis dan instrumental, dengan fokus pada kompetensi akademik dan
kinerja evaluatif, sementara dimensi nilai karakter sering tidak terintegrasi secara
sistematis. Studi oleh Syahroni & Sunardi menunjukkan pentingnya rekonstruksi
kurikulum pendidikan Islam yang mampu mengintegrasikan nilai karakter dan
kecerdasan spiritual dalam menghadapi tantangan moral generasi Z (Syahroni & Sunardi,
2025).

Dalam tradisi pendidikan Islam, filsafat pendidikan menyediakan landasan
konseptual yang kuat untuk menyeimbangkan aspek kognitif, moral, dan spiritual dalam
proses pendidikan. Filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa tujuan pendidikan
bukan sekadar pencapaian pengetahuan dan keterampilan intelektual, tetapi juga
pembentukan akhlak mulia serta pembinaan nilai-nilai spiritual yang mendalam sebagai
fondasi kepribadian peserta didik. Pandangan ini sejalan dengan temuan Nazifah Fitri
Annisa et al (2024) yang menegaskan bahwa pendidikan Islam menempatkan nilai moral
dan spiritual sebagai inti dari proses pendidikan dalam rangka membangun karakter
Islami yang berkelanjutan. Penelitian lain juga menunjukkan bahwa filsafat pendidikan
Islam berfungsi sebagai kerangka normatif dalam internalisasi nilai etika, moral, dan
spiritual ke dalam proses pendidikan, sehingga pembentukan karakter peserta didik tidak
hanya bersifat kognitif, tetapi juga menyentuh dimensi afektif dan religius (Ahla & Tuti,
2022).

Sejumlah kajian kontemporer menunjukkan bahwa pendidikan karakter harus
diintegrasikan secara holistik dalam struktur kurikulum pendidikan untuk merespons
dinamika sosial masa kini (Alhamuddin & Asikin, 2025). Penelitian ini menemukan
bahwa kurikulum pendidikan agama Islam perlu merumuskan model yang secara
eksplisit mengintegrasikan nilai moral, spiritual, dan karakter dalam tujuan dan praktik
pembelajaran.Selain itu, kajian filsafat pendidikan Islam menunjukkan bagaimana nilai-
nilai karakter dapat dikembangkan melalui pendekatan teoritis dan praktis dalam
pendidikan formal, termasuk penanaman nilai tanggung jawab, akhlakul karimah, dan
etika sosial (Lailia & Fauziah, 2024)

Meski demikian, pemikiran para tokoh klasik dalam pendidikan Islam seperti
Imam al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah yang menekankan
aspek adab (morality), pembinaan jiwa (fagkiyatun nafs), dan keterkaitan antara
pendidikan dan etika sosial belum banyak dikaji secara komparatif dalam konteks
perancangan kurikulum berkarakter kontemporer (Tarigan et al., 2024). Penelitian
mengenai filsafat pendidikan Islam kontemporer banyak menyoroti konsep umum
pendidikan karakter, namun belum secara sistematis mengaitkan pemikiran klasik tokoh-

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 12



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

tokoh besar tersebut sebagai basis filosofis kurikulum berkarakter. Selain itu, kajian kritis
terthadap kebijakan pendidikan nasional juga menegaskan bahwa karakter pendidikan
perlu dijabarkan secara jelas dalam perumusan isi kurikulum. Analisis terhadap
Kurikulum 2013 dan Kurikulum Merdeka menunjukkan bahwa meskipun karakter
pendidikan semakin mendapat perhatian kebijakan, implementasi pedagogisnya masih
kurang konkrit dan operasional (Alhamuddin, 2025). Penelitian tentang inovasi
kurikulum berbasis karakter juga menekankan bahwa integrasi nilai religius dan moral
dalam praktik pembelajaran dapat memperkuat karakter peserta didik, terutama bila
didukung dengan model pembelajaran yang adaptif terhadap konteks sosial dan budaya
pendidikan Islam.

Penelitian ini berpijak pada filsafat pendidikan Islam sebagai grand theory yang
memandang pendidikan sebagai proses pembinaan manusia secara utuh (holistic
education), yang mengintegrasikan aspek akal, moral, dan spiritual secara seimbang.
Dalam konteks ini, pendidikan Islam menekankan bahwa tujuan pendidikan bukan
sekadar pencapaian kompetensi intelektual, tetapi juga pembentukan akhlak mulia dan
spiritual, sebagaimana konsep pendidikan nilai dalam filsafat pendidikan Islam yang
dikemukakan oleh Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun dalam upaya membentuk karakter.
Dalam kerangka filsafat pendidikan Islam tersebut, pemikiran Al-Ghazali, Ibnu
Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah diposisikan sebagai representasi teoritis utama
untuk mendukung analisis.

Pandangan Al-Ghazali tentang pendidikan karakter menckankan pentingnya
integrasi ilmu dan moral melalui pembinaan akhlak yang holistik, mencakup nilai
spiritual dan etitka (Nurhikmah, 2024). Kontribusi Al-Ghazali terhadap filsafat
pendidikan Islam dijelaskan lebih rinci sebagai pendidikan yang memadukan ilmu
dengan pembentukan akhlak yang mulia, membuat tujuan pendidikan tidak hanya
bersifat utilitarian tetapi juga normatif (Ghozali, 2011).

Pemikiran Ibnu Khaldun turut memperkaya grand theory filsafat pendidikan
Islam karena ia menempatkan pendidikan sebagai proses pembentukan karakter yang
mencakup integrasi nilai moral, sosial, dan epistemologis (Khaldun, 2014). Artikel
filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun memiliki peran
penting dalam membentuk karakter siswa melalui prinsip-prinsip dasar nilai moral,
konsep tarbiyah, serta pengembangan fitrah sebagai landasan pembinaan jiwa. Studi
kontemporer menunjukkan bahwa pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan
karakter sangat relevan untuk konteks modern, karena menekankan integrasi antara
ilmu, moral, dan pengalaman sosial dalam pembentukan individu (Muhammad Rizki et
al., 2024). Kontribusi lain dari pemikiran Ibnu Khaldun adalah relevansinya untuk
pengembangan kurikulum pendidikan Islam kontemporer yang berorientasi pada nilai
dan epistemologi yang seimbang antara wahyu dan rasional (Afifah Nur Azizah, 2025).

Sementara itu, pemikiran Ibnul Qayyim al-Jauziyyah memberikan fokus
tambahan terhadap dimensi pembinaan jiwa (qalbu) dan fitrah, yang memperkuat
gagasan bahwa pendidikan Islam tidak hanya memprioritaskan aspek kognitif, tetapi juga

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 13



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

spiritualitas sebagai inti pembentukan karakter (Al-Jauziyah, 2010). Kajian tentang
keutamaan ilmu dan Kklasifikasi pendidikan menggambarkan bagaimana konsep
pendidikan menurut Al-Ghazali dan Ibn Qayyim berlandaskan nilai Qur’ani dan Hadis
dalam membentuk pribadi yang terintegrasi (Nazifah Fitri Annisa et al., 2024).

Berdasarkan uraian di atas, ada kesenjangan penelitian (research gap) dalam kajian
filsafat pendidikan Islam yang menghubungkan pemikiran tokoh-tokoh klasik seperti al-
Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim dengan perancangan kurikulum berkarakter
kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini dirumuskan untuk menganalisis dan
membandingkan pemikiran ketiga tokoh tersebut serta mengkaji implikasinya terhadap
pengembangan kurikulum pendidikan karakter dalam perspektif filsafat pendidikan
Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya akan memperkaya kajian teoretis
tetapi juga memberikan kontribusi konseptual bagi praktik pendidikan yang berakar pada
nilai-nilai Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (/ibrary research), di mana data dikumpulkan melalui penelusuran literatur
primer dan sekunder yang relevan dengan pemikiran pendidikan dari tiga tokoh sentral,
yakni Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah. Pendekatan penelitian
ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami dan menginterpretasikan
konsep-konsep pendidikan Islam secara mendalam berdasarkan dokumen, buku, artikel
jurnal, dan karya ilmiah terkait tanpa keterlibatan data lapangan (Abdurrahman, 2024).
Dalam konteks pendidikan Islam, penelitian kepustakaan telah diakui sebagai metode
yang kredibel untuk membangun landasan teori, mengidentifikasi gap penelitian, serta
mengembangkan kerangka konseptual yang relevan dengan disiplin ilmu yang diteliti
(Bahrum Subagiya, 2023).

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui studi
dokumentasi dan kajian pustaka (library research), yang mencakup penelusuran sumber
literatur klasik dan kontemporer, termasuk buku karya tokoh pendidikan Islam (primer).
Sumber data dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi data primer dan data sekunder.
Data primer diperoleh dari karya-karya utama tokoh yang dikaji, yaitu Ihya’ ‘Ulnm al-Din
karya Al-Ghazali, Mugaddimah karya Ibnu Khaldun, serta Tubfat al-Mandud bi Abkan al-
Manlnd dan Madaryj al-Salikin karya Ibnul Qayyim al-Jauziyyah. Kitab-kitab tersebut
dipilih karena merepresentasikan gagasan fundamental masing-masing tokoh mengenai
tujuan pendidikan, pembinaan akhlak, pengembangan akal, serta pendidikan berbasis
fitrah dan pembinaan jiwa.

Sementara itu, data sekunder diperoleh dari artikel jurnal ilmiah, buku referensi,
dan hasil penelitian lima tahun terakhir yang membahas filsafat pendidikan Islam,
pendidikan karakter, serta pengembangan kurikulum berkarakter dalam perspektif
Islam. Data sekunder berfungsi untuk memperkuat analisis, memberikan konteks
kontemporer, serta mengaitkan pemikiran klasik dengan realitas dan kebutuhan
pendidikan modern (Abdurrahman, 2024). Penelitian kepustakaan merupakan jenis
penelitian kualitatif yang menekankan pada pemaknaan, interpretasi, dan analisis sumber
tertulis, sehingga cocok untuk kajian teori dan pemikiran tokoh yang tidak
memungkinkan dilakukan pengumpulan data lapangan (Bahrum Subagiya, 2023). Dalam

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 14



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

konteks ini, studi pustaka dilakukan secara sistematis untuk memastikan bahwa data yang
digunakan berasal dari literatur yang kredibel dan relevan dengan fokus penelitian.

Analisis data menggunakan analisis deskriptif-komparatif, yaitu pendekatan
analisis yang berupaya menggambarkan isi literatur secara komprehensif serta
membandingkan gagasan dan prinsip pendidikan dari ketiga tokoh yang diteliti Al-
Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah dalam kaitannya dengan
perancangan kurikulum berkarakter. Analisis ini dilakukan melalui proses
pengorganisasian tema, reduksi data, dan interpretasi isi teks literatur secara sistematis
agar dapat ditemukan persamaan, perbedaan, dan kekhasan pemikiran masing-masing
tokoh (Abdurrahman, 2024).

Untuk menjaga keabsahan data dan hasil analisis, penelitian ini menerapkan
triangulasi sumber, yakni membandingkan temuan dari berbagai literatur primer dan
sekunder yang kredibel secara tematik dan konseptual. Pendekatan ini memastikan
bahwa interpretasi terhadap konsep pendidikan dan nilai-nilai yang dikaji tidak hanya
bergantung pada satu sumber, tetapi melalui konfirmasi silang antar berbagai referensi
yang relevan. Dengan demikian, peneliti mampu menyusun gambaran holistik mengenai
kontribusi filsafat pendidikan Islam terhadap pengembangan kurikulum berkarakter
yang konsisten dengan kajian pustaka yang matang dan sistematik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam merupakan fondasi
konseptual utama dalam perancangan kurikulum berkarakter. Dalam perspektif Islam,
pendidikan dipahami sebagai proses pembinaan manusia secara menyeluruh (bolistic
edncation) yang mencakup pengembangan aspek akal, pembentukan akhlak, dan
pembinaan spiritual secara seimbang. Tujuan pendidikan tidak semata-mata diarahkan
pada pencapaian pengetahuan dan keterampilan intelektual, tetapi pada pembentukan
kepribadian manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia sebagai perwujudan
konsep insan kamil. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan Islam tidak dapat dirancang
secara netral nilai atau teknokratis, melainkan harus berakar pada nilai adab, etika, dan
spiritualitas sebagai instrumen internalisasi nilai dan pembentukan karakter peserta didik
secara berkelanjutan.

Dalam konteks ini, pemikiran Al-Ghazali memberikan kontribusi penting
terhadap konseptualisasi kurikulum berkarakter. Al-Ghazali memandang pendidikan
sebagal sarana utama penyucian jiwa (fagkzyatun nafs) dan pembentukan adab sebelum
penguasaan ilmu. Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu yang
tidak disertai adab dan pengamalan tidak memiliki nilai substantif dan bahkan berpotensi
melahirkan kesombongan serta kerusakan moral. Oleh karena itu, tujuan pendidikan
menurut Al-Ghazali adalah membentuk manusia yang berakhlak mulia dan dekat kepada
Allah, bukan sekadar manusia yang unggul secara intelektual. Implikasi pemikiran ini
terthadap kurikulum berkarakter adalah perlunya perumusan tujuan pendidikan yang
menempatkan pembinaan akhlak sebagai orientasi utama, integrasi nilai moral dan
spiritual dalam materi pembelajaran, serta penerapan metode pendidikan yang
menckankan keteladanan dan pembiasaan perilaku baik.

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 15



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

Selain Al-Ghazali, Ibnu Khaldun juga memberikan perspektif yang memperkaya
pemahaman tentang kurikulum berkarakter melalui pendekatan sosiologis dan empiris
terhadap pendidikan. Dalam Mugaddimah, Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa pendidikan
merupakan proses bertahap (al-tadarruj) yang harus disesuaikan dengan perkembangan
akal peserta didik dan kondisi sosial di sekitarnya. Pendidikan yang diberikan secara
tergesa-gesa dan tidak mempertimbangkan kesiapan mental peserta didik justru dapat
melemahkan daya berpikir serta merusak karakter. Ibnu Khaldun memandang bahwa
tujuan pendidikan tidak hanya membentuk individu yang saleh secara personal, tetapi
juga manusia yang mampu hidup bermasyarakat dan berkontribusi dalam pembangunan
peradaban (‘Umran). Oleh karena itu, kurikulum berkarakter harus dirancang secara
kontekstual dengan mempertimbangkan realitas sosial, budaya, dan nilai-nilai moral yang
hidup dalam masyarakat.

Pemikiran Ibnul Qayyim al-Jauziyyah semakin memperkuat kerangka kurikulum
berkarakter melalui penekanannya pada pendidikan berbasis fitrah dan pembinaan
qalbu. Dalam Tubfat al-Maudud bi Abkam al-Maulnd dan Madarij al-Salikin, Ibnul Qayyim
menegaskan bahwa pendidikan yang benar adalah pendidikan yang menjaga dan
mengembangkan fitrah manusia, menumbuhkan keimanan, serta membina hati sebagai
pusat perilaku. Menurutnya, karakter manusia sangat dipengaruhi oleh kondisi qalbu,
schingga pendidikan karakter tidak cukup dilakukan melalui pengajaran nilai secara
kognitif, tetapi harus diwujudkan melalui pembinaan spiritual, pembiasaan ibadah, dan
pengendalian diri. Pemikiran ini menegaskan bahwa kurikulum berkarakter harus
diimplementasikan secara menyeluruh, tidak hanya pada tataran dokumen, tetapi juga
dalam praktik pendidikan dan lingkungan belajar yang kondusif (biah al-shalihah).

Sintesis dari pemikiran ketiga tokoh ini juga membawa implikasi pada peran
pendidik dalam kurikulum. Jika Al-Ghazali dan Ibnul Qayyim menekankan guru sebagai
murabbi yang menjadi teladan spiritual dan moral, Ibnu Khaldun melengkapinya dengan
menuntut guru memahami psikologi perkembangan anak agar tidak memberikan beban
materi yang melampaui kapasitas akal mereka. Dengan demikian, kurikulum berkarakter
tidak akan berjalan efektif tanpa adanya guru yang memiliki kompetensi pedagogis
sekaligus kedalaman spiritual. Hal ini menuntut lembaga pendidikan untuk menciptakan
ckosistem yang mendukung internalisasi nilai Islam melalui proyek sosial dan praktik
ibadah nyata, schingga nilai-nilai tersebut tidak hanya berhenti pada hafalan, tetapi
menjadi perilaku yang menetap (walakab).

Analisis komparatif terhadap pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul
Qayyim al-Jauziyyah menunjukkan adanya kesamaan paradigma bahwa pendidikan
merupakan sarana pembentukan karakter dan kepribadian manusia secara utuh.
Ketiganya menolak pandangan pendidikan yang hanya berorientasi pada aspek kognitif
dan menegaskan pentingnya integrasi nilai moral dan spiritual dalam kurikulum.
Perbedaannya terletak pada fokus pendekatan, di mana Al-Ghazali menekankan adab
dan penyucian jiwa sebagai fondasi ilmu, Ibnu Khaldun menekankan proses pendidikan
yang bertahap dan kontekstual dalam kehidupan sosial, sementara Ibnul Qayyim

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 16



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

menekankan pembinaan fitrah dan qalbu sebagai pusat karakter. Perbedaan ini bersifat
komplementer dan saling melengkapi dalam membangun kerangka konseptual
kurikulum berkarakter.

Berdasarkan sintesis pemikiran ketiga tokoh tersebut, dapat disimpulkan bahwa
perancangan kurikulum berkarakter dalam perspektif filsafat pendidikan Islam harus
mengintegrasikan tujuan pembinaan akhlak, tahapan perkembangan peserta didik,
pembinaan spiritual, serta konteks sosial secara sistematis dan berkelanjutan. Kurikulum
berkarakter yang berlandaskan filsafat pendidikan Islam tidak hanya relevan untuk
menjawab krisis karakter dalam pendidikan modern, tetapi juga memberikan arah
konseptual yang kuat bagi pengembangan praktik pendidikan Islam yang berakar pada
nilai-nilai keislaman.

KESIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, penelitian ini menegaskan bahwa
filsafat pendidikan Islam merupakan kerangka teoretis fundamental dalam perancangan
kurikulum berkarakter. Pendidikan dalam perspektif Islam dipahami sebagai proses
pembinaan manusia secara integral yang mencakup pengembangan dimensi intelektual,
moral, dan spiritual secara simultan guna membentuk kepribadian insan kamil. Hasil
kajian komparatif menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul
Qayyim al-Jauziyyah memiliki kontribusi filosofis yang saling melengkapi: Al-Ghazali
menempatkan penyucian jiwa (fagkzyatun nafs) sebagai fondasi utama pendidikan; Ibnu
Khaldun memandang pendidikan sebagai proses bertahap (a/-fadarruj) yang kontekstual
dengan sosial-budaya; sementara Ibnul Qayyim menekankan pendidikan berbasis fitrah
dan pembinaan qalbu sebagai pusat karakter. Ketiga perspektif ini membuktikan bahwa
pendidikan karakter dalam Islam harus dibangun melalui integrasi aspek kognitif, afektif,
dan spiritual secara sistematis.

Berdasarkan temuan tersebut, disarankan bagi para pengambil kebijakan
pendidikan Islam untuk merumuskan kurikulum yang menempatkan pembinaan akhlak
sebagal orientasi utama melalui integrasi nilai moral dan spiritual ke dalam tujuan serta
materi pembelajaran. Pendidik disarankan untuk tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi
juga berperan sebagai murabbi yang memperhatikan tahapan perkembangan akal dan
kondisi sosial peserta didik. Selain itu, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk
melakukan penelitian lapangan guna menguji efektivitas model kurikulum berbasis
sintesis pemikiran ketiga tokoh klasik ini dalam menghadapi tantangan moral generasi Z
di era global.

REFERENSI

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam.
Adabuna : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 3(2), 102—113.

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 17



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

Afifah Nur Azizah. (2025). Relevansi Epistemologi Ibnu Khaldun dalam Kurikulum
Pendidikan Islam Kontemporer. DLAJAR: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran,
4(4), 758-7066. https://doi.org/10.54259 /diajar.v4i4.5536

Ahla, H., & Tuti, B. P. (2022). Peran Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk
Karakter Peserta Didik. Jurnal Kajian Agama, 7, 215.
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf”60APERAN

Al-Jauziyah, 1. A.-Q. (2010). Tubfat al-Mandud bi Abkam al-Manlud. Beirut: Maktabah
Dar al-Bayan.

Alhamuddin. (2025). Islamic Character Education In Indonesian National Curricula: A
Critical Policy Analysis Of The 2013 And Merdeka Frameworks. Tarbiyah
Islamiyabh: Jurnal lmiah Pendidikan Agama Islam, 15(Vol. 15 No. 1 (2025): June), 27—
38. https://doi.org/10.21043/ gijis.

Alhamuddin, & Asikin, I. (2025). The Role of the Islamic Religious Education
Curriculum in Character Development: A Study of Challenges and Educational
Impact in Indonesia. TARLIM Jurnal Pendidikan Agama Isiam, 8(2), 159-170.
https://doi.org/10.32528 / tarlim.v8i2.3325

Bahrum Subagiya. (2023). Eksplorasi penelitian Pendidikan Agama Islam Melalui
Kajian Literatur: Pemahaman Konsep dan Aplikasi Praktis. Ta'dibuna: Jurnal
Pendidikan Isiam, 12(3), 304-318. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i3.13829

Ghozali, 1. (2011). 1hya’ ‘Ulum al-Din. Kairo: Dar al-Taqwa.

Khaldun, 1. (2014). Mugaddimah Ibnu Khaldun (Lerj. Masturi Irbam). Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar.

Lailia, K., & Fauziah, H. (2024). FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM DALAM
MEMBENTUK KARAKTER SISWA memperdalam pemahaman penelitian

tentang signifikansinya dalam membentuk karakter moral. Fikri : Jurnal Kajian

Agama , Sosial Dan Budaya, 2(2).

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 18



Mahfudz Khudhori, dkk

Studi Komperatif Filsafat

Muhammad Rizki, Putri Dewi Sinta, & Herlini Puspika Sari. (2024). Pendidikan
Sebagai Pembentuk Karakter Era Modern Menurut Perspektif Ibnu Khaldun.
Reflection : Islamic Education Jonrnal, 2(1), 174-185.
https://doi.org/10.61132/reflection.v2i1.425

Nazifah Fitri Annisa, M. Wahyu Fahrizal, & Herlini Puspika Sari. (2024). Filsafat
Pendidikan Islam dalam Membangun Masyarakat Berkarakter Islami: Pendekatan
Nilai dan Moral. Karakter : Jurnal Riset 1lmn Pendidikan Islam, 2(2), 90-101.
https://doi.org/10.61132 /karakter.v2i2.540

Nurhikmah, N. (2024). Character Education Islam From the Views of Imam Al-
Ghazali. Jurnal Al Burhan, 4(1), 53—66. https:/ /doi.org/10.58988 /jab.v4i1.300

Syahroni, M. I, & Sunardi. (2025). Islamic Education Curriculum Model Based on
Character and Spiritual Intelligence for Generation Z. Edufkasi Islami: Jurnal

Pendidikan Islam, 14(03), 883—898. https://doi.org/10.30868/¢i.v14i03.8953

Tarigan, M., Maulana, S., & Lubis, N. A. (2024). Filsafat Pendidikan Islam dalam
Membentuk Karakter Siswa. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(1), 544-554.

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 19



