
JURNAL PENDIDIKAN NUSANTARA  
   P-ISSN:2502-4272 

   E-ISSN:3032-4009 
Editorial Address: Jl. Utama Rukoh, Kota Banda Aceh Provinsi Aceh 

 

 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026|  11  

 

Received: 09 -11- 2025| Accepted: 05-12-2025 Published: 06-02-2026 

  

STUDI KOMPARATIF FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM TIGA TOKOH 
DALAM PERANCANGAN KURIKULUM BERKARAKTER 

 
Mahfudz Khudhori1, Nasrullah Muhammad Anshar2, , Ahmad Nurkholis3, 

⁵) Dosen Fakultas Tarbiyah, IAI Nasional Laa Roiba Bogor 
Email Korseponden: uzumahfudzkhudhori@gmail.com 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komparatif implementasi Filsafat Pendidikan 
Islam (FPI) dari perspektif Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah dalam 
perancangan kurikulum pendidikan yang berkarakter. Masalah utama yang diangkat adalah 
bagaimana mensintesiskan pemikiran ketiga tokoh klasik tersebut guna menjawab tantangan 
degradasi moral di era global. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan 
(library research) dengan pendekatan kualitatif-komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
Al-Ghazali menitikberatkan pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), Ibnu Khaldun pada prinsip 
bertahap (al-tadarruj) dan relevansi sosial, sedangkan Ibnul Qayyim menekankan penguatan 
akidah dan adab sejak dini. Kesimpulan dari penelitian ini adalah bahwa integrasi ketiga 
pemikiran tersebut menghasilkan kerangka kurikulum yang holistik, yang tidak hanya 
mengutamakan aspek kognitif, tetapi juga membentuk spiritualitas dan karakter peserta didik 
menuju insan kamil. 
 
Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Kurikulum Berkarakter, Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, Ibnul 
Qayyim al-Jauziyyah. 

Abstract 
 
This study aims to comparatively analyze the implementation of Islamic Educational Philosophy 
(FPI) from the perspectives of Al-Ghazali, Ibn Khaldun, and Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah in 
designing a character-based education curriculum. The primary issue addressed is how to 
synthesize the thoughts of these three classical scholars to meet the challenges of moral 
degradation in the global era. The research method employed is library research with a 
qualitative-comparative approach. The results indicate that Al-Ghazali focuses on soul 
purification (tazkiyatun nafs) Ibn Khaldun on the principle of gradualism (al-tadarruj) and social 
relevance, while Ibn al-Qayyim emphasizes the strengthening of faith (aqidah) and manners 
(adab) from an early age. The conclusion of this research is that the integration of these three 
perspectives provides a holistic curriculum framework that prioritizes not only cognitive aspects 
but also shapes the spirituality and character of students toward becoming insan kamil. 
 
Keywords: Islamic Educational Philosophy, Character Curriculum, Al-Ghazali, Ibn Khaldun, Ibn al-
Qayyim al-Jawziyyah. 
 

PENDAHULUAN  

Pendidikan sejatinya tidak hanya bertujuan mentransfer pengetahuan, tetapi juga 

membentuk karakter dan kepribadian peserta didik secara holistik. Namun, dalam 

M.Fauzan Almursyidi4, Siti Mahmudah Noorhayati5 
¹,2,3,4,5 Mahasiswa Program Magister Pendidikan Agama Islam, IAD Probolinggo  

mailto:uzumahfudzkhudhori@gmail.com


Mahfudz Khudhori, dkk  

Studi Komperatif Filsafat 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 12  

 

praktiknya, pendidikan kontemporer di berbagai negara termasuk Indonesia 

menghadapi krisis karakter, yang ditandai dengan penurunan nilai moral dan etika di 

kalangan generasi muda (Syahroni & Sunardi, 2025). Penekanan yang berlebihan pada 

aspek teknis dan akademik dalam pendidikan sering kali mengabaikan integrasi nilai-nilai 

moral dan spiritual yang seharusnya menjadi fondasi utama pendidikan bermakna. 

Kurikulum, sebagai komponen sentral dalam sistem pendidikan, dalam banyak kasus 

kini bersifat teknokratis dan instrumental, dengan fokus pada kompetensi akademik dan 

kinerja evaluatif, sementara dimensi nilai karakter sering tidak terintegrasi secara 

sistematis. Studi oleh Syahroni & Sunardi menunjukkan pentingnya rekonstruksi 

kurikulum pendidikan Islam yang mampu mengintegrasikan nilai karakter dan 

kecerdasan spiritual dalam menghadapi tantangan moral generasi Z (Syahroni & Sunardi, 

2025). 

Dalam tradisi pendidikan Islam, filsafat pendidikan menyediakan landasan 

konseptual yang kuat untuk menyeimbangkan aspek kognitif, moral, dan spiritual dalam 

proses pendidikan. Filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa tujuan pendidikan 

bukan sekadar pencapaian pengetahuan dan keterampilan intelektual, tetapi juga 

pembentukan akhlak mulia serta pembinaan nilai-nilai spiritual yang mendalam sebagai 

fondasi kepribadian peserta didik. Pandangan ini sejalan dengan temuan Nazifah Fitri 

Annisa et al (2024) yang menegaskan bahwa pendidikan Islam menempatkan nilai moral 

dan spiritual sebagai inti dari proses pendidikan dalam rangka membangun karakter 

Islami yang berkelanjutan. Penelitian lain juga menunjukkan bahwa filsafat pendidikan 

Islam berfungsi sebagai kerangka normatif dalam internalisasi nilai etika, moral, dan 

spiritual ke dalam proses pendidikan, sehingga pembentukan karakter peserta didik tidak 

hanya bersifat kognitif, tetapi juga menyentuh dimensi afektif dan religius (Ahla & Tuti, 

2022).  

Sejumlah kajian kontemporer menunjukkan bahwa pendidikan karakter harus 

diintegrasikan secara holistik dalam struktur kurikulum pendidikan untuk merespons 

dinamika sosial masa kini (Alhamuddin & Asikin, 2025). Penelitian ini menemukan 

bahwa kurikulum pendidikan agama Islam perlu merumuskan model yang secara 

eksplisit mengintegrasikan nilai moral, spiritual, dan karakter dalam tujuan dan praktik 

pembelajaran.Selain itu, kajian filsafat pendidikan Islam menunjukkan bagaimana nilai-

nilai karakter dapat dikembangkan melalui pendekatan teoritis dan praktis dalam 

pendidikan formal, termasuk penanaman nilai tanggung jawab, akhlakul karimah, dan 

etika sosial (Lailia & Fauziah, 2024) 

Meski demikian, pemikiran para tokoh klasik dalam pendidikan Islam seperti 

Imam al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah yang menekankan 

aspek adab (morality), pembinaan jiwa (tazkiyatun nafs), dan keterkaitan antara 

pendidikan dan etika sosial belum banyak dikaji secara komparatif dalam konteks 

perancangan kurikulum berkarakter kontemporer (Tarigan et al., 2024). Penelitian 

mengenai filsafat pendidikan Islam kontemporer banyak menyoroti konsep umum 

pendidikan karakter, namun belum secara sistematis mengaitkan pemikiran klasik tokoh-



Mahfudz Khudhori, dkk 

Studi Komperatif Filsafat 

 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 13  

 

tokoh besar tersebut sebagai basis filosofis kurikulum berkarakter. Selain itu, kajian kritis 

terhadap kebijakan pendidikan nasional juga menegaskan bahwa karakter pendidikan 

perlu dijabarkan secara jelas dalam perumusan isi kurikulum. Analisis terhadap 

Kurikulum 2013 dan Kurikulum Merdeka menunjukkan bahwa meskipun karakter 

pendidikan semakin mendapat perhatian kebijakan, implementasi pedagogisnya masih 

kurang konkrit dan operasional (Alhamuddin, 2025). Penelitian tentang inovasi 

kurikulum berbasis karakter juga menekankan bahwa integrasi nilai religius dan moral 

dalam praktik pembelajaran dapat memperkuat karakter peserta didik, terutama bila 

didukung dengan model pembelajaran yang adaptif terhadap konteks sosial dan budaya 

pendidikan Islam. 

Penelitian ini berpijak pada filsafat pendidikan Islam sebagai grand theory yang 

memandang pendidikan sebagai proses pembinaan manusia secara utuh (holistic 

education), yang mengintegrasikan aspek akal, moral, dan spiritual secara seimbang. 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam menekankan bahwa tujuan pendidikan bukan 

sekadar pencapaian kompetensi intelektual, tetapi juga pembentukan akhlak mulia dan 

spiritual, sebagaimana konsep pendidikan nilai dalam filsafat pendidikan Islam yang 

dikemukakan oleh Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun dalam upaya membentuk karakter. 

Dalam kerangka filsafat pendidikan Islam tersebut, pemikiran Al-Ghazali, Ibnu 

Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah diposisikan sebagai representasi teoritis utama 

untuk mendukung analisis.  

Pandangan Al-Ghazali tentang pendidikan karakter menekankan pentingnya 

integrasi ilmu dan moral melalui pembinaan akhlak yang holistik, mencakup nilai 

spiritual dan etika (Nurhikmah, 2024). Kontribusi Al-Ghazali terhadap filsafat 

pendidikan Islam dijelaskan lebih rinci sebagai pendidikan yang memadukan ilmu 

dengan pembentukan akhlak yang mulia, membuat tujuan pendidikan tidak hanya 

bersifat utilitarian tetapi juga normatif (Ghozali, 2011).  

Pemikiran Ibnu Khaldun turut memperkaya grand theory filsafat pendidikan 

Islam karena ia menempatkan pendidikan sebagai proses pembentukan karakter yang 

mencakup integrasi nilai moral, sosial, dan epistemologis (Khaldun, 2014). Artikel 

filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa pemikiran Ibnu Khaldun memiliki peran 

penting dalam membentuk karakter siswa melalui prinsip-prinsip dasar nilai moral, 

konsep tarbiyah, serta pengembangan fitrah sebagai landasan pembinaan jiwa. Studi 

kontemporer menunjukkan bahwa pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan 

karakter sangat relevan untuk konteks modern, karena menekankan integrasi antara 

ilmu, moral, dan pengalaman sosial dalam pembentukan individu (Muhammad Rizki et 

al., 2024). Kontribusi lain dari pemikiran Ibnu Khaldun adalah relevansinya untuk 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam kontemporer yang berorientasi pada nilai 

dan epistemologi yang seimbang antara wahyu dan rasional (Afifah Nur Azizah, 2025). 

Sementara itu, pemikiran Ibnul Qayyim al-Jauziyyah memberikan fokus 

tambahan terhadap dimensi pembinaan jiwa (qalbu) dan fitrah, yang memperkuat 

gagasan bahwa pendidikan Islam tidak hanya memprioritaskan aspek kognitif, tetapi juga 



Mahfudz Khudhori, dkk  

Studi Komperatif Filsafat 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 14  

 

spiritualitas sebagai inti pembentukan karakter (Al-Jauziyah, 2010). Kajian tentang 

keutamaan ilmu dan klasifikasi pendidikan menggambarkan bagaimana konsep 

pendidikan menurut Al-Ghazali dan Ibn Qayyim berlandaskan nilai Qur’ani dan Hadis 

dalam membentuk pribadi yang terintegrasi (Nazifah Fitri Annisa et al., 2024). 

Berdasarkan uraian di atas, ada kesenjangan penelitian (research gap) dalam kajian 

filsafat pendidikan Islam yang menghubungkan pemikiran tokoh-tokoh klasik seperti al-

Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim dengan perancangan kurikulum berkarakter 

kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini dirumuskan untuk menganalisis dan 

membandingkan pemikiran ketiga tokoh tersebut serta mengkaji implikasinya terhadap 

pengembangan kurikulum pendidikan karakter dalam perspektif filsafat pendidikan 

Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya akan memperkaya kajian teoretis 

tetapi juga memberikan kontribusi konseptual bagi praktik pendidikan yang berakar pada 

nilai-nilai Islam. 

 

METODE  PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research), di mana data dikumpulkan melalui penelusuran literatur 
primer dan sekunder yang relevan dengan pemikiran pendidikan dari tiga tokoh sentral, 
yakni Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah. Pendekatan penelitian 
ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami dan menginterpretasikan 
konsep-konsep pendidikan Islam secara mendalam berdasarkan dokumen, buku, artikel 
jurnal, dan karya ilmiah terkait tanpa keterlibatan data lapangan (Abdurrahman, 2024). 
Dalam konteks pendidikan Islam, penelitian kepustakaan telah diakui sebagai metode 
yang kredibel untuk membangun landasan teori, mengidentifikasi gap penelitian, serta 
mengembangkan kerangka konseptual yang relevan dengan disiplin ilmu yang diteliti 
(Bahrum Subagiya, 2023). 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui studi 
dokumentasi dan kajian pustaka (library research), yang mencakup penelusuran sumber 
literatur klasik dan kontemporer, termasuk buku karya tokoh pendidikan Islam (primer). 
Sumber data dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi data primer dan data sekunder. 
Data primer diperoleh dari karya-karya utama tokoh yang dikaji, yaitu Ihya’ ‘Ulum al-Din 
karya Al-Ghazali, Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, serta Tuhfat al-Maudud bi Ahkam al-
Maulud dan Madarij al-Salikin karya Ibnul Qayyim al-Jauziyyah. Kitab-kitab tersebut 
dipilih karena merepresentasikan gagasan fundamental masing-masing tokoh mengenai 
tujuan pendidikan, pembinaan akhlak, pengembangan akal, serta pendidikan berbasis 
fitrah dan pembinaan jiwa. 

Sementara itu, data sekunder diperoleh dari artikel jurnal ilmiah, buku referensi, 
dan hasil penelitian lima tahun terakhir yang membahas filsafat pendidikan Islam, 
pendidikan karakter, serta pengembangan kurikulum berkarakter dalam perspektif 
Islam. Data sekunder berfungsi untuk memperkuat analisis, memberikan konteks 
kontemporer, serta mengaitkan pemikiran klasik dengan realitas dan kebutuhan 
pendidikan modern (Abdurrahman, 2024). Penelitian kepustakaan merupakan jenis 
penelitian kualitatif yang menekankan pada pemaknaan, interpretasi, dan analisis sumber 
tertulis, sehingga cocok untuk kajian teori dan pemikiran tokoh yang tidak 
memungkinkan dilakukan pengumpulan data lapangan (Bahrum Subagiya, 2023). Dalam 



Mahfudz Khudhori, dkk 

Studi Komperatif Filsafat 

 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 15  

 

konteks ini, studi pustaka dilakukan secara sistematis untuk memastikan bahwa data yang 
digunakan berasal dari literatur yang kredibel dan relevan dengan fokus penelitian. 

Analisis data menggunakan analisis deskriptif-komparatif, yaitu pendekatan 
analisis yang berupaya menggambarkan isi literatur secara komprehensif serta 
membandingkan gagasan dan prinsip pendidikan dari ketiga tokoh yang diteliti Al-
Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul Qayyim al-Jauziyyah dalam kaitannya dengan 
perancangan kurikulum berkarakter. Analisis ini dilakukan melalui proses 
pengorganisasian tema, reduksi data, dan interpretasi isi teks literatur secara sistematis 
agar dapat ditemukan persamaan, perbedaan, dan kekhasan pemikiran masing-masing 
tokoh (Abdurrahman, 2024). 

Untuk menjaga keabsahan data dan hasil analisis, penelitian ini menerapkan 
triangulasi sumber, yakni membandingkan temuan dari berbagai literatur primer dan 
sekunder yang kredibel secara tematik dan konseptual. Pendekatan ini memastikan 
bahwa interpretasi terhadap konsep pendidikan dan nilai-nilai yang dikaji tidak hanya 
bergantung pada satu sumber, tetapi melalui konfirmasi silang antar berbagai referensi 
yang relevan. Dengan demikian, peneliti mampu menyusun gambaran holistik mengenai 
kontribusi filsafat pendidikan Islam terhadap pengembangan kurikulum berkarakter 
yang konsisten dengan kajian pustaka yang matang dan sistematik. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat pendidikan Islam merupakan fondasi 

konseptual utama dalam perancangan kurikulum berkarakter. Dalam perspektif Islam, 

pendidikan dipahami sebagai proses pembinaan manusia secara menyeluruh (holistic 

education) yang mencakup pengembangan aspek akal, pembentukan akhlak, dan 

pembinaan spiritual secara seimbang. Tujuan pendidikan tidak semata-mata diarahkan 

pada pencapaian pengetahuan dan keterampilan intelektual, tetapi pada pembentukan 

kepribadian manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia sebagai perwujudan 

konsep insān kāmil. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan Islam tidak dapat dirancang 

secara netral nilai atau teknokratis, melainkan harus berakar pada nilai adab, etika, dan 

spiritualitas sebagai instrumen internalisasi nilai dan pembentukan karakter peserta didik 

secara berkelanjutan. 

Dalam konteks ini, pemikiran Al-Ghazali memberikan kontribusi penting 

terhadap konseptualisasi kurikulum berkarakter. Al-Ghazali memandang pendidikan 

sebagai sarana utama penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembentukan adab sebelum 

penguasaan ilmu. Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu yang 

tidak disertai adab dan pengamalan tidak memiliki nilai substantif dan bahkan berpotensi 

melahirkan kesombongan serta kerusakan moral. Oleh karena itu, tujuan pendidikan 

menurut Al-Ghazali adalah membentuk manusia yang berakhlak mulia dan dekat kepada 

Allah, bukan sekadar manusia yang unggul secara intelektual. Implikasi pemikiran ini 

terhadap kurikulum berkarakter adalah perlunya perumusan tujuan pendidikan yang 

menempatkan pembinaan akhlak sebagai orientasi utama, integrasi nilai moral dan 

spiritual dalam materi pembelajaran, serta penerapan metode pendidikan yang 

menekankan keteladanan dan pembiasaan perilaku baik. 



Mahfudz Khudhori, dkk  

Studi Komperatif Filsafat 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 16  

 

Selain Al-Ghazali, Ibnu Khaldun juga memberikan perspektif yang memperkaya 

pemahaman tentang kurikulum berkarakter melalui pendekatan sosiologis dan empiris 

terhadap pendidikan. Dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa pendidikan 

merupakan proses bertahap (al-tadarruj) yang harus disesuaikan dengan perkembangan 

akal peserta didik dan kondisi sosial di sekitarnya. Pendidikan yang diberikan secara 

tergesa-gesa dan tidak mempertimbangkan kesiapan mental peserta didik justru dapat 

melemahkan daya berpikir serta merusak karakter. Ibnu Khaldun memandang bahwa 

tujuan pendidikan tidak hanya membentuk individu yang saleh secara personal, tetapi 

juga manusia yang mampu hidup bermasyarakat dan berkontribusi dalam pembangunan 

peradaban ('Umran). Oleh karena itu, kurikulum berkarakter harus dirancang secara 

kontekstual dengan mempertimbangkan realitas sosial, budaya, dan nilai-nilai moral yang 

hidup dalam masyarakat. 

Pemikiran Ibnul Qayyim al-Jauziyyah semakin memperkuat kerangka kurikulum 

berkarakter melalui penekanannya pada pendidikan berbasis fitrah dan pembinaan 

qalbu. Dalam Tuhfat al-Maudud bi Ahkam al-Maulud dan Madarij al-Salikin, Ibnul Qayyim 

menegaskan bahwa pendidikan yang benar adalah pendidikan yang menjaga dan 

mengembangkan fitrah manusia, menumbuhkan keimanan, serta membina hati sebagai 

pusat perilaku. Menurutnya, karakter manusia sangat dipengaruhi oleh kondisi qalbu, 

sehingga pendidikan karakter tidak cukup dilakukan melalui pengajaran nilai secara 

kognitif, tetapi harus diwujudkan melalui pembinaan spiritual, pembiasaan ibadah, dan 

pengendalian diri. Pemikiran ini menegaskan bahwa kurikulum berkarakter harus 

diimplementasikan secara menyeluruh, tidak hanya pada tataran dokumen, tetapi juga 

dalam praktik pendidikan dan lingkungan belajar yang kondusif (biah al-shalihah). 

Sintesis dari pemikiran ketiga tokoh ini juga membawa implikasi pada peran 

pendidik dalam kurikulum. Jika Al-Ghazali dan Ibnul Qayyim menekankan guru sebagai 

murabbi yang menjadi teladan spiritual dan moral, Ibnu Khaldun melengkapinya dengan 

menuntut guru memahami psikologi perkembangan anak agar tidak memberikan beban 

materi yang melampaui kapasitas akal mereka. Dengan demikian, kurikulum berkarakter 

tidak akan berjalan efektif tanpa adanya guru yang memiliki kompetensi pedagogis 

sekaligus kedalaman spiritual. Hal ini menuntut lembaga pendidikan untuk menciptakan 

ekosistem yang mendukung internalisasi nilai Islam melalui proyek sosial dan praktik 

ibadah nyata, sehingga nilai-nilai tersebut tidak hanya berhenti pada hafalan, tetapi 

menjadi perilaku yang menetap (malakah). 

Analisis komparatif terhadap pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul 

Qayyim al-Jauziyyah menunjukkan adanya kesamaan paradigma bahwa pendidikan 

merupakan sarana pembentukan karakter dan kepribadian manusia secara utuh. 

Ketiganya menolak pandangan pendidikan yang hanya berorientasi pada aspek kognitif 

dan menegaskan pentingnya integrasi nilai moral dan spiritual dalam kurikulum. 

Perbedaannya terletak pada fokus pendekatan, di mana Al-Ghazali menekankan adab 

dan penyucian jiwa sebagai fondasi ilmu, Ibnu Khaldun menekankan proses pendidikan 

yang bertahap dan kontekstual dalam kehidupan sosial, sementara Ibnul Qayyim 



Mahfudz Khudhori, dkk 

Studi Komperatif Filsafat 

 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 17  

 

menekankan pembinaan fitrah dan qalbu sebagai pusat karakter. Perbedaan ini bersifat 

komplementer dan saling melengkapi dalam membangun kerangka konseptual 

kurikulum berkarakter. 

Berdasarkan sintesis pemikiran ketiga tokoh tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

perancangan kurikulum berkarakter dalam perspektif filsafat pendidikan Islam harus 

mengintegrasikan tujuan pembinaan akhlak, tahapan perkembangan peserta didik, 

pembinaan spiritual, serta konteks sosial secara sistematis dan berkelanjutan. Kurikulum 

berkarakter yang berlandaskan filsafat pendidikan Islam tidak hanya relevan untuk 

menjawab krisis karakter dalam pendidikan modern, tetapi juga memberikan arah 

konseptual yang kuat bagi pengembangan praktik pendidikan Islam yang berakar pada 

nilai-nilai keislaman. 

  

KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, penelitian ini menegaskan bahwa 

filsafat pendidikan Islam merupakan kerangka teoretis fundamental dalam perancangan 

kurikulum berkarakter. Pendidikan dalam perspektif Islam dipahami sebagai proses 

pembinaan manusia secara integral yang mencakup pengembangan dimensi intelektual, 

moral, dan spiritual secara simultan guna membentuk kepribadian insān kāmil. Hasil 

kajian komparatif menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, dan Ibnul 

Qayyim al-Jauziyyah memiliki kontribusi filosofis yang saling melengkapi: Al-Ghazali 

menempatkan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) sebagai fondasi utama pendidikan; Ibnu 

Khaldun memandang pendidikan sebagai proses bertahap (al-tadarruj) yang kontekstual 

dengan sosial-budaya; sementara Ibnul Qayyim menekankan pendidikan berbasis fitrah 

dan pembinaan qalbu sebagai pusat karakter. Ketiga perspektif ini membuktikan bahwa 

pendidikan karakter dalam Islam harus dibangun melalui integrasi aspek kognitif, afektif, 

dan spiritual secara sistematis. 

Berdasarkan temuan tersebut, disarankan bagi para pengambil kebijakan 

pendidikan Islam untuk merumuskan kurikulum yang menempatkan pembinaan akhlak 

sebagai orientasi utama melalui integrasi nilai moral dan spiritual ke dalam tujuan serta 

materi pembelajaran. Pendidik disarankan untuk tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi 

juga berperan sebagai murabbi yang memperhatikan tahapan perkembangan akal dan 

kondisi sosial peserta didik. Selain itu, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk 

melakukan penelitian lapangan guna menguji efektivitas model kurikulum berbasis 

sintesis pemikiran ketiga tokoh klasik ini dalam menghadapi tantangan moral generasi Z 

di era global. 

 

REFERENSI 

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. 

Adabuna : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 3(2), 102–113. 



Mahfudz Khudhori, dkk  

Studi Komperatif Filsafat 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 18  

 

Afifah Nur Azizah. (2025). Relevansi Epistemologi Ibnu Khaldun dalam Kurikulum 

Pendidikan Islam Kontemporer. DIAJAR: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 

4(4), 758–766. https://doi.org/10.54259/diajar.v4i4.5536 

Ahla, H., & Tuti, B. P. (2022). Peran Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk 

Karakter Peserta Didik. Jurnal Kajian Agama, 7, 215. 

https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf%0APERAN 

Al-Jauziyah, I. A.-Q. (2010). Tuhfat al-Maudud bi Ahkam al-Maulud. Beirut: Maktabah 

Dar al-Bayan. 

Alhamuddin. (2025). Islamic Character Education In Indonesian National Curricula: A 

Critical Policy Analysis Of The 2013 And Merdeka Frameworks. Tarbiyah 

Islamiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam, 15(Vol. 15 No. 1 (2025): June), 27–

38. https://doi.org/10.21043/qijis. 

Alhamuddin, & Asikin, I. (2025). The Role of the Islamic Religious Education 

Curriculum in Character Development: A Study of Challenges and Educational 

Impact in Indonesia. TARLIM Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(2), 159–170. 

https://doi.org/10.32528/tarlim.v8i2.3325 

Bahrum Subagiya. (2023). Eksplorasi penelitian Pendidikan Agama Islam Melalui 

Kajian Literatur: Pemahaman Konsep dan Aplikasi Praktis. Ta’dibuna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(3), 304–318. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i3.13829 

Ghozali, I. (2011). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Kairo: Dar al-Taqwa. 

Khaldun, I. (2014). Muqaddimah Ibnu Khaldun (Terj. Masturi Irham). Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar. 

Lailia, K., & Fauziah, H. (2024). FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM DALAM 

MEMBENTUK KARAKTER SISWA memperdalam pemahaman penelitian 

tentang signifikansinya dalam membentuk karakter moral. Fikri : Jurnal Kajian 

Agama , Sosial Dan Budaya, 2(2). 



Mahfudz Khudhori, dkk 

Studi Komperatif Filsafat 

 

Jurnal Pendidikan  Nusantara Vol. 11, No. 1, 2026| 19  

 

Muhammad Rizki, Putri Dewi Sinta, & Herlini Puspika Sari. (2024). Pendidikan 

Sebagai Pembentuk Karakter Era Modern Menurut Perspektif Ibnu Khaldun. 

Reflection : Islamic Education Journal, 2(1), 174–185. 

https://doi.org/10.61132/reflection.v2i1.425 

Nazifah Fitri Annisa, M. Wahyu Fahrizal, & Herlini Puspika Sari. (2024). Filsafat 

Pendidikan Islam dalam Membangun Masyarakat Berkarakter Islami: Pendekatan 

Nilai dan Moral. Karakter : Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam, 2(2), 90–101. 

https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.540 

Nurhikmah, N. (2024). Character Education Islam From the Views of Imam Al-

Ghazali. Jurnal Al Burhan, 4(1), 53–66. https://doi.org/10.58988/jab.v4i1.300 

Syahroni, M. I., & Sunardi. (2025). Islamic Education Curriculum Model Based on 

Character and Spiritual Intelligence for Generation Z. Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam, 14(03), 883–898. https://doi.org/10.30868/ei.v14i03.8953 

Tarigan, M., Maulana, S., & Lubis, N. A. (2024). Filsafat Pendidikan Islam dalam 

Membentuk Karakter Siswa. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(1), 544–554. 

 

 

 

 
. 
 


