JURNAL IKHTIBAR NUSANTARA

E-ISSN:
Editorial Address: JI. Utama, Rukoh, Syiah Kuala, Kota Banda Aceh Provinsi Aceh

Received: 28-10-2024| Accepted: 25-11-2023| Published: 07-03-2024

PENDIDIKAN KARAKTER DALAM PENDIDIKAN ISLAM

Oleh: Muchlinarwati
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Nusantara Banda Aceh
Email: muchlinarwati85@gmail.com

ABSTRAK
Konsep pendidikan karakter, para intelektual Muslim memiliki perbedaan dan persamaan dengan
konsep pendidikan yang berasal dari Barat dan konsep pendidikan karakter diwariskan pada pemikir
Yunani kuno, abad pertengahan di Eropa dan zaman Arab jahilliyah. Adanya persamaan dan
perbedaan ini perlu dikaji secara seksama, selain untuk lebih memantapkan konsep pendidikan
karakter dalam Islam, juga dalam rangka menghindari konsep pendidikan karakter yang tidak sejalan
dengan spirit dan prinsip Islam yang akan menjauhkan umat Islam dari ajaran itu sendiri. Adanya
mindset ( pola pikir), pandangan, paradigm, sikap,ideclogy dan perilaku dari sebagian masyarakat
Islam yang tidak sejalan dengan spirit dan prinsip Islam,boleh jadi karena mereka belum sempat
memahami konsep pendidikan karakter yang mereka anut selama ini sudah tidak sejalan dengan
konsep pendidikan karakteryang islami. Pendidikan karakter bukan sekedar berdimensi integrative
dalam arti mengukuhkan moral intelektual anak didik sehingga menjadi pribadi yang kokoh dan
tahan uji, melainkan juga bersifat kuratif secara personal maupun sosial. Pendidikan karakter bisa
menjadi salah satu sarana penyembuh penyakit sosial. Pendidikan karakter menjadi sebuah jalan
keluar bagi proses perbaikan dalam masyarakat kita. Situasi sosial yang ada menjadi alas an utama

agar pendidikan karakter segera dilaksanakan dalam lembaga pendidikan kita.

Kata kunci: Pendidikan karakter, Intelektual muslim, Khazanah pendidikan Islam


mailto:muchlinarwati85@gmail.com

Muchlinarwati

Pendidikan Karakter dalam Islam

PENDAHULUAN

Pendidikan karakter termasuk salah satu isu penting yang mendapat
perhatian yang cukup besar dikalangan intelektual Muslim. Di masa sekarang
pendidikan karakter mendesak untuk diterapkan, karena gejala kemorosotan moral.
Pendidikan karakter selalu menjadi dasar pertimbangan, tujuan utama dan jiwa dari
setiap gagasan dan pemikiran yang mereka kemukakan. Berbagai kajian yang
mereka lakukan baik dalam bidang agama, sosial, politik, ekonomi, hukum,
pendidikan, dakwah dan sebagainya pada akhirnya selalu ditujukan pada
pembinaan karakter. Para intelektual Muslim dari zaman klasik seperti al-Farabi(
339 H), Ibn Sina( 370-428 H), Ibn Maskawaih( 421H), al-Ghazali( 1111M), hingga
zaman modern, seperti Muhammad Abdh, Ahmad Amin, Abbas Mahmud al-
Aqggad, hingga Fazlur Rahman telah memberikan perhatian yang besar terhadap
pendidikan karakter sebagaimana dapat dijumpai dalam berbagai karya tulis yang
mereka lakukan. Perhatian para intelektual Muslim yang demikian besar terhadap
pendidikan karakter yang demikian itu perlu diapresiasi dan di kaji untuk kemudian
digunakan sebagai bahan rujukan dalam mengatasi krisis moral yang melanda
kehidupan manusia pada umumnya.

Dalam khazanah dunia pendidikan Islam, masalah pendidikan karakter
menempati posisi yang amat sentral. Hal ini sejalan dengan karakter pendidikan
Islam itu sendiri, yakni pendidikan yang berdasar dan bersumber pada ajaran Islam
yang sangat mengutamakan dan menjunjung tinggi terwujudnya pendidikan
karakter. Berbagai komponen pendidikan Islam adalah visi, misi, tujuan,
kurikulum, proses belajar-mengajar, karakteristik pendidik, tenaga kependidikan,
peserta didik, hubungan pendidik dan peserta didik, pengelolaan manajemen,
sarana prasarana dan evaluasi pendidikan selalu di dasarkan nilai-nilai karakter

Islam. Pendidikan manusia-manusia yang berkarakter.

LANDASAN TEORITSIS



muchlinarwati

Pendidikan karakter dalam islam

Menurut bahasa karakter berasal dari bahasa Inggris, character yang berarti
watak, sifat, dan karakter. Dalam bahasa Indonesia watak di artikan sebagai sifat
batin manusia yang mempengaruhi segenap pikiran dan perbuatannya, dan berarti
pula tabi’at dan budi pekerti. Dengan demikian pendidikan karakter adalah upaya
mempengaruhi segenap pikiran dan sifat batin peserta didik dalam rangka
membentuk watak, budi pekerti, dan kepribadiannya. Selanjutnya yang
dimaksudkan dengan sifat adalah rupadan keadaan yang Nampak pada sesuatu
benda. Kata pendidikan secara umum adalah upaya mempengaruhi orang lain agar
berubah pola pikir, ucapan, perbuatan, sifat, dan wataknya sesuai dengan tujuan
pendidikan yang telah ditetapkan. Dengan demikian, antara kata pendidikan dan
karakter memiliki hubungan substansial yang sangat berdekatan.

Dalam bahasa Arab, kata karakter sering disebut dengan istilah akhlak yang
oleh para ulama diartikan bermacam-macam. Ibn Maskawaih menyatakan hal
linnafs da’iyah laha ila af’aliha min ghair fikrin wa laa ruwiyatin artinya: sifat atau
keadaan yang tertanam dalam jiwa yang paling dalam yang selanjutnya melahirkan
berbagai perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan

lagi.

Pengertian intelektual Muslim

Kata intelektual berasal dari bahasa Inggris, intellectual yang diterjemahkan
menjadi cendekiawan dan cerdik pandai. (John M, Echols dan Hasan Shadily, 1980:
326) Dalam kamus bahasa Indonesia, cendikiawan di artikan sebagai orang yang
cerdik pandai, bukanlah hanya sebagai orang yang cerdik pandaidan terpelajar,
melainkan juga memiliki rasa tanggung jawab( sense of responsibility) untuk
mengamalkan kepandaiannya itu bagi kemajuan dan kesejahteraan masyarakat.
Edward Shils sebagaimana dikutip Dick Hartoko mengatakan bahwa yang
dimaksudkan kaum cendekiawan ialah sekumpulan orang dimasyarakat mana pun
yang memakai lambang-lambang yang lingkupnya sangat umum dan kaitannya
abstrak, yaitu simbol-simbol mengenai manusia, masyarakat, alam dan jagat raya,
simbol-simbol itu mereka gunakan bila mereka ingin berkomunikasi satu dengan
yang lainnya serta mengekspresikan diri. Bila dibandingkan dengan kebanyakan

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 1, No. 1, 2024| 3



Muchlinarwati

Pendidikan Karakter dalam Islam

warga masyarakatnya, maka symbol tadi lebih sering mereka pakai. Dilihat dari
segi fungsinya, cendekiawan memiliki fungsi, antara lain:

1. Menciptakan dan menyebarkan kebudayaan.

2. Menyediakan bagan-bagan nasional dan antarbangsa.

3. Membina kebudayaan bersama.

4. Mempengaruhi perubahan sosial.

5

. Memainkan peranan politik.

Kata Muslim adalah isim maf’ul( kata nama bentukan) dari kata aslama,
yuslimu, islaman, muslimin, yang artinya orang yang patuh, tunduk, berserah diri,
berpegang teguh dan mengingkatkan diri ( al-ingiyad) pada aturan Allah swt,
sehingga dirinya mendapatkan keamanan, kedamaian, dan keselamatan. Seorang
intelektual atau cendekiawan Muslim adalah seorang Muslim yang taat
menjalankan perintah agama, memiliki ilmu pengetahuan, pengalaman dan
keterampilan dalam berbagai bidang (agama dan umum), serta mengabdikannya
bagi kepentingan umat manusia, dengan berlandaskan pada akhlak yang mulia,
seorang cendekiawan Muslim pada Intinya adalah orang yang memiliki perasaan
moral( moral consciences), dan tanggung jawab moral( moral obligation) yang
tinggi bagi kemajuan umat manusia. (Abuddin Nata, 2011:332) Mereka itu antara
lain: Imam Bukhari dan Muslim dalam bidang hadist, Malik bin Anas, Abu
Hanifah, al-Syafi’'l dan Ahmad Ibn Hambal dalam bidang fikih, Imam al-Tabari
dan Zamakhsyari dalam bidang tafsir, Washil bin Atha, 1bn Huzail dan Allaf dalam
bidang teologi, Zunnun al-Misri, Abu Yazid al-Bustamil, Husain Ibn Mansur al-
Hallaj dalam bidang tasawuf, al-Farabi dan Ibn Sina dalam bidang kedokteran, al-
Fazari dalam bidang astronomi, Ali al-Hasan Ibn Haytham dalam bidang optika,
Jabir Ibn Hayyan dalam bidang kimia, al-Baituni dalam bidang fisika, Abu Hasan
al-Mas’udi dalam bidang geografi, Ibnu Sina dan Ibn Rusyd dalam bidang filsafat,
al-Ghazali dan Ibn Maskawaih dalam bidang Akhlak.



muchlinarwati

Pendidikan karakter dalam islam

Kalangan intelektual Muslim pada masa awal disibukkan oleh masalah-
masalah yang berhubungan dengan penyebaran Islam. Karena itu, para intelektual

Muslim harus mulai berfikir:

1. Bagaimana memelihara ucapan-ucapan Nabi dan sahabat-sahabatnya.
2. Kebutuhan untuk menjelaskan al-Qur’an dan terutama sunnah beserta

Hadist Nabi yang secara keseluruhan jumlahnya sangat banyak.

Pada tahap selanjutnya para intelektual Islam disibukkan dengan gerakan
penerjemahan yang begitu besar di bawah lindungan khalifah-khalifah Abbasiyyah
dan dari situ kegiatan intelektual Muslim menjangkau kegiatan keilmuan yang lebih
luas. Berbagai keahlian yang dimiliki para intelektual Muslim itu selain telah
diabdikan bagi kemajuan dunia Islam juga bagi kemajuan Eropa dan Barat. limu
pengetahuan dan berbagai keahlianyang mereka miliki itu dilandasi oleh akhlak
yang mulia, sehingga berbagai ilmu pengetahuan dan keahlian yang mereka miliki
itu telah digunakan untuk mendukung tercapainya visi Islam untuk mewujudkan
rahmat bagi seluruh alam. llmu pengetahuan dan keahlian yang dimiliki para
intelektual Muslim itu didasarkan pada prinsip tauhid, integrated, pengamalan,
mengajarkan, berpegang pada mencari kebenaran, kesesuaian dengan agama,

keterbukaan, dan manfaat bagi manusia.
Pengertian khazanah pendidikan Islam

Kata khazanah berasal dari bahasa Arab, khazanah jamaknya khazain yang
berarti treasure house( rumah peti besi), vault( kubah-kolong), coffer( peti
simpanan), safe ( peti besi), treasury( perbendaharaan),treasury department ( bagian
perbendaharaan), any office for the deposit and disbursement of funds( segala
bentuk kantor untuk penyimpanan dan pembayaran uang), locker ( tempat
penyimpanan), wardrobe( almari pakaian). (Hans Weh, 1974:237).Sedangkan kata
pendidikan mengandung arti memberikan bimbingan, pengetahuan, pengalaman,
keterampilan, menumbuhkan, dan mengembangkan bakat, minat, potensi,fisik,
intelektual, jiwa, sosial, kesenian,moral, dan spiritual yang terdapat pada setiap
orang, agar berbagai potensi, minat, bakat, dan kecenderungan tersebut dapat

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 1, No. 1, 2024| 5



Muchlinarwati

Pendidikan Karakter dalam Islam

diaktualisasikan dalam kenyataan sehingga dapat menolong dirinya, keluarga,
masyarakat, bangsa, umat, Negara dan dunia.sedangkan kata Islam yang berada di
belakang kata pendidikan dapat mengandung arti nilai yang mengarah kegiatan
pendidikan tersebut, sehingga tidak salah arah, dan tetap sejalan dengan nilai-nilai
ajaran Islam.

Dengan demikian, khazanah pendidikan Islam adalah segala sesuatu berupa
nilai-nilai ajaran, ilmu pengetahuan, keterampilan, pengalaman dan berbagai hal
lainnya yang terdapat dalam pendidikan Islam. Khazanah pendidikan Islam tersebut
selanjutnya dapat dihubungkan dengan berbagai aspek atau komponen yang
terdapat dalam pendidikan Islam yakni visi, misi, tujuan, kurikulum, materi atau
bahan ajar, proses belajar-mengajar, pendidik, tenaga kependidikan, peserta didik,
pengelolahaan, sarana prasarana, lingkungan dan penilaian dalam pendidikan
Islam. Dari berbagai komponen yang terdapat dalam khazanah pendidikan Islam
tersebut di atas, yang tampaknya memiliki keterkaitan dengan pembinaan karakter
adalah kurikulum dan bahan ajar itulah akan dapat dilihat sejauh manusia
pendidikan Islam memiliki perhatian dalam pembinaan karakter yang mulia.

Sumber pendidikan Islam adalah al-Qur’an dan Hadist yang misi utamanya,
sebagaimana dikemukakan Fazlurrahman adalah pembinaan moral atau akhlak
mulia, dengan menekankan pada fungsi sebagai al-hidayah ( petunujuk), al-furgan(
yang membedakan antara hak dan batil), al-hakim( sebagai wasit yang adil), al-
bayyinah( keterangan atas semua perkara), al-syifa (sebagai obat penawar jiwa),
dan rahmat bagi seluruh alam( rahmatan lil alamin). Prinsip atau asas pendidikan
Islam adalah prinsip wajib belajar dan mengajar, pendidikan untuk semua
(edication for all), bersifat terbuka namun selektif, integralistik dan seimbang,
sesuai dengan bakat manusia, menyenangkan dan mengembirakan, berbasis pada
riset dan rencana yang sistematis, unggul dan professional, rasional dan objektif,
berbasis masyarakat, sesuai perkembangan zaman, dilakukan dari sejak dini dan
terbuka

Tujuan pendidikan Islam antara lain, menurut al-Ghazali bahwa tujuan

pendidikan adalah membentuk akhlak yang mulia dengan cara membersihkan diri



muchlinarwati

Pendidikan karakter dalam islam

dari akhlak yang tercela. (Ahmad Fuad Al-Ahwaniy, 2002:239) Dan menurut
Muhammad Fadlil al-Jamali bahwa tujuan pendidikan Islam adalah

1. Mengenalkan Manusia terhadap peranannya di antar sesame makhluk dan
tanggung jawabnya dalam hidup ini.

2. Mengenalkan manusia akan interaksi sosial dan tanggung jawab dalam tata
bermasyarakat.

3. Mengenalkan manusia akan alam dan mengajak mereka untuk mengetahui
hikmah diciptakannya serta memberikan kemungkinan kepada mereka
untuk mengambil manfaat darinya.

4. Mengenalkan manusia akan pencipta alam ( Allah SWT) dan menyuruh
beribadah.

Kurikulum pendidikan Islam memiliki prinsip antara lain:

1. Pertautan yang sempurna dengan agama.

2. Menyeluruh ( universal) pada tujuan-tujuan dan kandungannya, yakni
mencakup tujuan pembinaan akidah, akal dan jasmani, dan lainnya yang
bermanfaat bagi masyarakat dalam perkembangan spiritual, kebudayaan,
sosial, ekonomi, politik, ilmu agama, bahasa, kemanusiaan, fisik, praktis,
professional dan seni rupa.

3. Prinsip keterkaitan antara bakat, minat, kemampuan dan kebutuhan pelajar.

4. Prinsip memerhatikan perbedaan bakat dan minat para pelajar.

5. Prinsip menerima perkembangan dan perubahan sesuai dengan
perkembangan zaman.

6. Prinsip keterkaitan antara berbagai mata pelajaran dan pengalaman serta

aktivitas yang terkandung dalam kurikulum.

Lingkungan dan penanggung jawab pendidikan dalam Islam yang utama
adalah keluarga atau orang tua, di samping sekolah dan masyarakat. Dalam Islam
bahwa tanggung jawab orang tua dalam mendidik tetap melekat, atau tidak gugur
dengan menyerahkan anaknya kepada sekolah. Tanggung jawab keluarga termasuk

bagian dari amanah dan tanggung jawab moral (moral obligation), sedangkan

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 1, No. 1, 2024| 7



Muchlinarwati

Pendidikan Karakter dalam Islam

tanggung jawab sekolah dan masyarakat sifatnya formal atau karena tugas institusi
atau hanya fardhu kifayah. Karena itu, Islam sangat menekankan pentingnya
keluarga sakinah, mawaddah dan rahmah yaitu keluarga yang kondusif bagi
pendidikan anak, dengan cara menerapkan ajaran agama di dalam keluarga
khususnya yang berkaitan dengan kewajiban unsur inti dalam keluarga yaitu suami
dan istri.

Pendidikan karakter mempunyai aliran di luar Islam seperti mazhab kaum adat,

kaum hedonis, kaum intuition dan kaum evolutioner.

1. Kaum adat yang berdasarkan pandangannya pada pendapat umum (
commonsense), riwayat, hikayat dan tradisi upacara dan lainnya
mengatakan bahwa segala sesuatu yang baik atau buruk berdasarkan pada
pendapat umum, yakni mengikuti adat istiadat dan mengejek orang yang
menyalahinya. Selain itu yang dikatakan baik atau buruk adalah apa yang
diriwayatkan secara turun-menurun sebagaimana terdapat dalam hikayat-

hikayat, khurafat, dan kekuatan gaib.

2. Kaum hedonis yang mendasarkan pendapatnya pada dorongan biologis(
syahwat) tubuh, jiwa dan akal, berpendapat bahwa kebahagiaan adalah
tujuan akhir dari kehidupan yaitu kelezatan serta terhindar dari kepedihan.
Untuk itu mazhab ini menganjurkan setiap orang agar mencari kelezatan
yang ukurannya bergantung pada tingkat daya resap dan waktunya.
Semakin kuat daya menyerapnya dan semakin lama waktu kelezatan
tersebut berlangsung, maka semakin baik tingkat kebahagiaan tersebut.
Demikian pula kepedihan pun betingkat-tingkat tergantung daya resap dan
lama atau sebentar. Kelezatan ini selanjutnya ada yang menekankan pada
kepentingan pribadi, sebagaimana terdapat pada paham egoistic hedonism
dan pada kelezatan bersama segala semua makhluk sebagaimana terdapat
dalam paham universalistic hedonism atau utilitarianism. Dalam filsafat
Yunani, paham ini dapat dijumpai pada Epicurus, seorang ahli filsafat
Yunani yang hidup antara tahun 341-270 SM. Dalam kaitan ini, Epicurus

berkata bahwa kelezatan adalah merupakan tujuan manusia, dan kelezatan



muchlinarwati

Pendidikan karakter dalam islam

itulah yang disebut kebaikan akhlak yakni berbuat sesuatu untuk
menghasilkan kebahagiaan. Selain itu, kaum Epicurus berpendapat bahwa
keutamaan tidak mempunyai nilai tersendiri, tetapi nilainya terletak pada
kelezatan yang menyertainya.

3. Kaum intuition yang berdasarkan pendapatnya pada instinct batin
berpendapat bahwa dari sejak lahir setiap manusia memiliki kekuatan
instinct batin yang dapat membedakan baik dan buruk dengan sekilas
pandang. Namun, instinct batin ini mengalami perbedaan antara satu dan
lainnya karena pengaruh milieu dan waktunya. Instinct tersebut berakar
pada setiap tubuh manusia. Mazhab intuition ini berpendapat bahwa apabila
seseorang melihat sesuatu perbuatan, ia segera mendapat ilham yang dapat
memberi tahu nilai perbuatan tersebut, lalu menetapkan baik buruknya.
Instinct batin ini juga dapat menetapkan keutamaan seperti benar,
dermawan, berani, sifat buruk dan sebagainya. Menurutnya bahwa:

1. Keutamaan itu tetap utama di dalam segala keadaan, masa dan tempat.

2. Keutamaan adalah perkara yang sudah jelas, tidak perlu diberi alasan lagi
untuk membenarkan.

3. Keutamaan itu tidak diragukan.

Namun demikian, timbul pertanyaan apakah intuisi itu timbul dari kekuatan
perasaan atau dari kekuatan akal. Pandangan kaum intuition ini dapat dijumpai pada
pemikiran Plato dan Saintheer. Dalam kaitan ini, Plato berkata: sungguh salah besar
sekali orang yang menyatakan bahwa tujuan hidup adalah kebahagiaan, karena
kebahagiaan tersebut dapat menimbulkan pandangan yang buruk terhadap segala
sesuatu dan menyesatkan suara hatinya. Menurut Plato bahwa manusia tidak
mencari  kebahagiaan dalam segala perbuatannya, melainkan untuk
mewajibkannya, agar melaksanakan kewajiban terlebih dahulu yakni bahwa

kewajiban harus lebih diutamakan dari segala sesuatu.

4. Kaum pertumbuhan dan peningkatan (evolution) yang mendasarkan teorinya
pada prinsip selection of nature, struggle for life dan survival of fittest
sebagaimana digagas oleh Darwin ( 1809-1880) dalam bukunya Origin of

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 1, No. 1, 2024| 9



Muchlinarwati

Pendidikan Karakter dalam Islam

Species mengatakan bahwa alam menyaring segala yang ada di dalam
kehidupan ini, dan menetapkannya mana yang baik pantas dan tidak pantas
untuk tetap hidup: yang tetap hidup bukan kebetulan, tetapi adalah karena
telah menghadapi segala kejadian, bermacam-macam ujian, dan segala

perubahan alam, sehingga pantas untuk tetap hidup.

Pendidikan karakter dalam Islam memiliki persamaan dan perbedaan sebagai
berikut:

a. Berkaitan dengan pendapat kaum adat sebagaimana dikemukakan di
atas, Islam mengakui dan menerima tentang adanya hal-hal yang baik
yang berasal masyarakat yang dapat digunakan dalam bahasa Agama
dikenal dengan nama al-mar’uf yakni segala sesuatu yang dipandang
baik dan mashlahat oleh manusia.

b. Berkaitan dengan pendapat kaum hedonist sebagaimana dikemukakan
kaum Epiculus sebagaimana tersebut di atas, Islam mengakui bahwa
manusia memiliki dorongan syahwat biologis sebagai anugerah dan
fitrah dari Tuhan. Dorongan tersebut bersifat alami dan netral yakni
dapat digunakan untuk yang positif dan negatif, dan dorongan ini pula
yang menyebabkan manusia memiliki motivasi dan gairah dalam
kehidupan. Islam memandang bahwa manusia berhak merasakan
kebahagian, kelezatan dan kenikmatan dengan mengunakan syahwat
biologis. Dalam hubungan ini, Al-Qur’an menyatakan: jadikan indah(
pandangan) manusia syahwat( kecintaan) kepada apa-apa yang
diingini, yaitu wanita-wanita, anak-anak, harta yang banyak dari jenis
emas, perak, kuda pilihan, binatang-binatang ternak dan sawah lading.(
QS. Ali Imran: 14).

c. Berkaitan dengan paham intuition yang mendasarkan pendapatnya pada
instinct batin, Islam mengakui bahwa pada setiap diri manusia terdapat
potensi yang dapat membawa kebaikan, yaitu potensi al-fuad(
kemampuan untuk menentukan baik dan buruk), serta al-ruh, yang

berasal dari Tuhan dan merupakan alat untuk berkomunikasi dengan



muchlinarwati

Pendidikan karakter dalam islam

tuhan dan fitrah yakni perasaan patuh dan tunduk kepada kekuatan yang
menguasai dirinya, potensi ini masih diikuti dengan sir, yakni perasaan
mencintai Tuhan dan al-dzaud. Di dalam al-Qur’an Allah SWT
menyatakan:” Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam
keadaan tidak mengetahui sesuatupun dan Dia memberi kamu
pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur.”( QS Al-
Nahl:78).

d. Berkaitan dengan pendapat kaum evolusioner yang menyatakan bahwa
yang baik itu adalah sesuatu yang bertahan sebagai akibat dari proses
seleksi dan perjuangan yang panjang, juga terdapat persamaannya
dengan Islam. Islam mengakui adanya perubahan dan peningkatan dari
waktu ke waktu yang harus semakin baik. Dalam Islam bahwa apa yang
diperbuat hari ini harus lebih baik dari hari kemarin, dan apa yang
diperbuat hari esok harus lebih baik dari hari ini. Dengan cara demikian,
dari waktu ke waktu akan dapat dilakukan penyempurnaan terus-
menerus. Setiap manusia yang dilahirkan di dunia ini, dalam lingkungan
individual atau sosial apa pun, menginginkan kesempurnaannya sendiri
sesuai dengan watak dan akal bawaannya. la menanggung segala
macam penderitaan dan kesukaran demi harapan masa depannya yang
lebih cerah. Titik tolaknya adalah kekurangan dan gerakannya diarahkan
kepada kesempurnaan. la tumbuh dan berkembang dengan setiap
langkah maju di jalan kesempurnaan. Akal dan rohani manusia
memberikan suatu kedalaman, kekuatan, dan kecepatan yang
sedemikian rupa kepada gerakannya menuju kesempurnaan, sehingga

tidak ada batas kecuali kekekalan itu sendiri.

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 1, No. 1, 2024| 11



Muchlinarwati

Pendidikan Karakter dalam Islam

Kesimpulan

Pendidikan karakter pada hakikatnya adalah sebuah perjuangan untuk
memelihara kelangsungan hidup umat manusia agar tidak jatuh pada kehancuran.
Sejarah kehidupan bangsa-bangsa dari sejak zaman dahulu hingga sekarang telah
mengingatkan dan mengajarkan bahwa kemajuan dan kelancuran suatu bangsa
sangat tergantung pada maju mundurnya atau kuat lemahnya karakter bangsa
tersebut.

Pendidikan karakter telah menjadi perhatian utama para intelektual Muslim
dari sejak zaman klasik hingga zaman sekarang. Konsep pendidikan karakter yang
mereka kemukakan memiliki perbedaan antara satu dengan lainnya, namun
tujuannya sama yaitu menyelamatkan umat dari kehancuran. Hal yang demikian
terjadi disebabkan, karena hasil analisis terhadap masalah yang mereka temukan
mengalami perbedaan dari sudut pandangnya. Demikian pula basis keilmuan dan
referensi yang mereka gunakan juga mengalami perbedaan. Di antara mereka ada
yang membangun konsep pendidikan karakternya berdasarkan filsafat kejiwaan
manusia yang dipengaruhi pemikiran dari yunani dan lainnya, ada pula yang
berdasarkan konsep pembersihan jiwa berdasarkan isyarat al-Qur’an dan al-
Sunnah, juga ada yang memadukan antara keduanya. Hal ini menunjukkan bahwa
konsep pendidikan karakter yang di jumpai dalam pemikiran intelektual Muslim
sangat dinamis dan variatif. Usaha mereka itu diharapkan mampu memberi inspirasi
bagi para intelektual Muslim di masa sekarang untuk menemukan konsep
pendidikan karakter yang paling cocok dan efektif untuk mengatasi krisis karakter
di masa sekarang dan yang akan datang.

REFERENSI

Abuddin Nata, lImu Pendidikan Islam, ( Jakarta: Media Pratama Group, 2011)

Abuddin Nata, Studi Islam Komprehensif,( Jakarta:FITK UIN Jakarta, 2011).

Ahmad Amin, al-Akhlaqg ( Etika=1lmu Akhlak), ( Jakarta: Bulan Bintang, ( terj),
K.H. Farid Ma’ruf, 1983)



muchlinarwati

Pendidikan karakter dalam islam

Ahmad Fuad Al-Ahwaniy, al-Tarbiyah fi al-Islam, ( Mesir:Dar al-Ma’arif, tp.Th).
Dodi Koesoema A, Pendidikan Karakter Strategi Mendidik Anak di Zaman Global.
( Jakarta; Grasindo, 2007)

Farhad Daftary( ed), Tradisi-Tradisi Intelektual Islam, ( terj.) Fuad Jabali dan
Ujang Tholib, dari judul asli intellectual Tradition in Islam, ( Jakarta:
Erlangga,2002)

Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ( Ed), J. Milton Cowan(

Beirut: Librarie Du Liban & London: Macdonald & Evan LTD, 1974), Third
Printing).

Ibn Maskawaih, Tahdzib al-Akhlag wa Tathir al-4 raq ( Mesir: al-Mathba’ah al-
Misriyah: 1934)

John M, Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris Indonesia,( Jakarta:Gramedia,
1979)

Muhammad Fadhil al-Jamali, Filsafat Pendidikan dalam Al-Qur’an, ( terj.) Judial
Falasani,( Surabaya: Bina limu, 1986)

Nasaruddin Razak, Dienul Islam, ( Bandung: al-Ma’arif, 1997)

Omar Mohammad al-Toumy al-Syaibani, Filsafat Pendidikan Islam, ( terj), Hasan
Langgulung dari buku Falsafah al-Tarbiyah al-1slamiyah, ( Jakarta: Bulan
Bintang, 1979)

Sayid Mujtaba Musawi Lari, Etika & Pertumbuhan Spiritual, ( terj) Muhammad
Hasyim Assegaf, dari judul asli Ethics and Spiritual Growth, ( Jakarta:
Lentera Basritama, 1418 H/1997)

Dick Hartoko, Golongan Cendekiawan Mereka yang Berumah di Angin, ( Jakarta:
PT Gramedia, 1980)

Jurnal Pendidikan Nusantara Vol. 1, No. 1, 2024| 13



